PLATON

Decepcionado por la organizacion politica de su época, considera que la razon
de dicha situacién se debe a que los gobernantes carecen del saber necesario y
adecuado para dirigir la polis. Y no saben porque no han recibido la educacién
necesaria para ello, ya que han sido formados por los «poetas» o por los sofistas.
La poesia oral era la base del sistema tradicional de ensefianza en el mundo
helénico. La lliada, la Odisea, la Teogonia, etc., constituian un depdsito
inagotable de conocimientos, una “enciclopedia” de ética, politica, historia, etc.,
que gracias a la recitacion oral se transmitia de generacion en generacion. Pero,
para Platon, la actitud poética no es compatible con el pensamiento racional. Por
ejemplo, en la poesia se nos dice que Aquiles, Héctor o Agamendn hicieron tales
0 cuales actos nobles pero nada se habla alli de qué es la nobleza. La poesia se
atiene a lo concreto, a lo particular y la ciencia, el saber tiene por objeto lo
universal. La poesia repite y revive los “hechos” del pasado, el conocimiento
clasifica y analiza la realidad. Platén cree que la poesia griega impide el
desarrollo del pensamiento conceptual que es la base del saber. Los sofistas,
conscientes de que el sistema tradicional de ensefianza ya no es el mas adecuado
para las nuevas necesidades de la época, afiadieron nuevos elementos al sistema
educativo, pero no modificaron su base. No buscaban ensefiar qué son las cosas,
sino como tener éxito. No buscan conocer como es la realidad en si, sino que
siguen ateniéndose a lo concreto, al hecho particular, no a la esencia de las cosas.
De ahi su relativismo y la oposicion frontal de Platon a los sofistas.

Platén entiende, y asi lo manifiesta claramente por vez primera en la historia
de la filosofia, que el conocimiento cientifico, el verdadero saber es un
conocimiento por causas y que tiene por objeto lo universal y permanente.
Cuando la Fisica estudia el agua no estudia las propiedades de «este agua» o de
«aguélla» sino «del agua en si» y ésta no puede ser captada por los sentidos, sino
por la razén. Ademas, para Platén, la ética y la politica son también ciencia, saber
y, por tanto han de tener un objeto universal y necesario. Lo que sea la justicia no
depende de ti 0 de mi, la justicia es algo en si misma, que debemos conocer si
queremos ser justos, por eso sélo el que sabe puede gobernar bien, sélo el sabio
puede ser un buen gobernante porque es el que sabe qué hacer en cada momento,
gué medida es la mas adecuada en cada situacion. Y para tener hombres sabios lo
Unico que tenemos que hacer es formarlos adecuadamente, darles la educacion
necesaria, alejandolos de lo particular y lo concreto para que puedan captar
racionalmente lo universal y permanente.

Vida y obras
Ateniense de ilustre familia (428/7 — 348/7 a.C.) su verdadero nombre era
Aristocles, “Platon” era un mote. En su juventud se dedicé a la poesia



componiendo varias tragedias que, al parecer, destruyd cuando conocid a
Sécrates. Como correspondia a un joven de origen aristocratico, aspiraba a
formar parte del gobierno de su polis, a tomar un papel preponderante en la
direccidn de la ciudad, pero pronto se sintié desengafiado por la oligarquia de los
«Treinta Tiranos» y posteriormente por la democracia que conden6 a muerte a
Sécrates. Después de este suceso viajo al sur de Italia, donde entré en contacto
con la escuela pitagoérica, y a Sicilia. Alli conocié a Dion, cufiado del tirano de
Siracusa, Dionisio, y que al pretender llevar a cabo las teorias politicas de Platon
puso en serio peligro la vida de éste. A su regreso a Atenas fundo la Academia,
una especie de escuela superior o universidad donde pretendia educar a los
futuros gobernantes y dirigentes de la ciudad.

Todas sus obras estan escritas en forma de dialogo y, en la mayor parte de
ellas, el interlocutor principal es Socrates. EI que estén escritas asi no es un mero
recurso estilistico sino que parece responder a su manera de entender el saber y la
investigacion. Esta no es una actividad solitaria sino que el saber surge del
dialogo, de la confrontacion de opiniones en busqueda de la verdad. El didlogo
ayuda a poner de manifiesto la inconsistencia de los lugares comunes, de la
opinién coman.

Se suelen dividir las obras de Platén en cuatro etapas. Nosotros nos vamos a
limitar a indicar los didlogos méas importantes de cada una de estas etapas.
Dialogos socréaticos o de juventud: en éstos Platén refleja mas o menos fielmente
como debi6 de ser Sécrates y los temas por €l tratados. De esta época son la
Apologia, Critdn, lon, Protagoras.

Diélogos de transicién: en ellos comienzan a desarrollarse las ideas platénicas.
De ese periodo son: Gorgias, Eutidemo, Cratiloy Mendn

Diéalogos de madurez: en ellos aparecen ya formuladas las grandes teorias de
Platon. A esta época pertenecen: Banquete, Feddn, Republica, Fedro.

Dialogos criticos: se cuestionan y revisan algunas teorias como por ejemplo la
teoria de las Ideas. Los mas importantes son: Parménides, Teeteto, Sofista, Timeo
y las Leyes.

La teoria de las Ideas

Platon parte de la diversidad de cosas que hay en el mundo: hay animales y
plantas, estrellas y planetas, etc., y se pregunta qué es lo que en cada cosa (o tipo
de cosas) y para cada cosa constituye el ser, qué es lo que hace que el gato sea
gato, por ejemplo, y que no sea cualquier otra cosa. Lo que hace que algo sea
algo es también lo que tienen en comin un conjunto o tipo de cosas. Es decir, lo
que hace que el gato sea gato es también lo que tienen en comun todos los gatos.
Pues bien, eso es lo que los griegos Ilamaron el eidos, es decir, la esencia.



«Eidos» significa el aspecto que tiene una cosa, su forma de aparecerse, de
mostrarse. La teoria de las Ideas' afirma que esas «esencias» tienen una
existencia separada de las cosas, o dicho de otro modo, que existen unas
realidades absolutas, eternas e inmutables, las ldeas, que existen fuera de las
cosas que percibimos y que dan a estas Ultimas su ser. Veamos esto mas
despacio. Algo es un gato, o una flor, o algo es bello porque posee un conjunto
de cualidades o determinaciones que le hacer ser tal. Ese conjunto de cualidades
o determinaciones es lo que llamamos la esencia. Esta entendemos que es Gnica:
existe una «esencia-gato», una «esencia de belleza», etc., sin embargo vemos
gue existen muchas cosas bellas, muchos gatos. Por otro lado, vemos que las
cosas, los entes?, nacen y perecen, cambian y varian, pero la esencia permanece,
siempre es la misma. Aunque ya no existan los dinosaurios, éstos son algo,
poseen una esencia, un conjunto de determinaciones que permanece Yy, por eso,
podemos hablar de ellos y distinguirlos de otros tipos de entes. Asi podemos
concluir que la esencia, el eidos, no es lo mismo que los entes, que las cosas. La
esencia es Unica e inmutable, los entes son multiples y sujetos al devenir. Como
la esencia no es lo mismo que los entes Platon entendi6é que estaba separada de
los entes, que las esencias tiene una existencia separada de las cosas y las llamé
Ideas (de hecho «ldea» significa también aspecto o forma que algo ofrece, por
eso se la llama también teoria de las Formas). El postula que las Ideas no son
parte del mundo sensible, del mundo del cambio y del devenir, sino que (asi
como los nimeros y los entes matematicos) tienen una existencia aparte en el
mundo de las Ideas. Y aungue no forman parte del mundo sensible son las que
hacen que los entes sean como son. Es decir, lo que hace que un gato sea «un
gato» es la esencia «gato», es decir, la Idea «gato». La Idea de justicia, por
ejemplo, seria el conjunto de determinaciones que hacen que algo sea justo; seria,
ademas, lo justo en si mismo considerado, sin mezcla de ninguna otra cosa, la
esencia de lo justo, lo puramente justo y nada mas que justo. Y la «justicia en si»
o0 la ldea de justicia no estd en las cosas, no pertenece a los actos justos, a los
hombres justos o0 a las leyes justas, sino que pertenece al mundo de las Ideas. Y
un acto o ley sera justa en la medida en que imite o participe de la Idea de
justicia.

Con la teoria de la Ideas Platon pretende solucionar el problema de lo unoy lo
maltiple, de lo eterno e inmutable frente al mundo del devenir, a lo que ya nos
hemos referido mas arriba. También, con esta teoria se pretende dar una base

! Escribimos Idea con mayuscula para no confundirla con el concepto moderno de idea.
Para nosotros las ideas son producto de nuestra mente, fruto de nuestra actividad racional
y no tienen una existencia real. Para Platon no son pensamientos sino entes, “cosas”

¢ Denominamos «ente» a todo aquello de lo que podemos decir que es



sélida al saber. La ciencia, el saber®, sélo es posible si tiene por objeto lo
inmutable. Cuando la Fisica estudia la velocidad o el agua, por ejemplo, y nos
dice que v=s/t, no esta hablando de la velocidad de éste u otro cuerpo, sino de la
velocidad en si, y esta suponiendo, ademas, que la velocidad siempre es igual al
espacio partido por el tiempo”. Si a la Fisica le interesa estudiar la velocidad es
porque ésta no varia, es Unica e inmutable. La ciencia se ocupa de lo universal
(de la esencia) e inmutable. Sin las Ideas, segun Platdn, no es posible la ciencia
porgue en el mundo sensible sélo vemos cosas individuales, no generales, no
universales, y cosas que nacen y perecen. Sin las Ideas no es posible un
conocimiento verdadero basado en razones, es decir, no es posible el auténtico
saber, la ciencia.

También nos sirve la teoria de las Ideas para desautorizar el relativismo de los
sofistas y su modelo de ensefianza. Los sofistas admitian que la «justicia» puede
ser distinta para cada hombre, para cada pueblo y, por tanto, no es necesario
investigar en qué consiste (puesto que no es nada) sino decir en cada momento lo
que nuestro auditorio quiere oir. No se trata de conocer la verdad (puesto que
segun los sofistas no existe) sino de convencer. Pero si existe la Idea de justicia,
o de bondad, o de belleza, éstas tienen un valor objetivo que hay que conocer y
una vez conocido realizar. Asi la teoria de las Ideas da validez universal a los
valores ético-politicos cuestionando el relativismo de los sofistas. Si estos valores
son ldeas son algo que estd ahi, fuera de nosotros, independientes de nuestro
parecer. Si queremos ser justos lo que tenemos que hacer es contemplar la Idea
de justicia, captarla racionalmente para saber en qué consiste.

La relacién que existe entre los entes y las Ideas la describio, metaféricamente
Platon, como una relacion de imitacion o de participacion. Pensemos, por
ejemplo, en la justicia. Una persona, una ley es mas o menos justa en la medida
en que se “parece” a la «justicia en si», a la Idea de justicia, esto es, en la medida
en que participe de la Idea o imite a la Idea de justicia. Lo auténticamente justo
es la Idea de justicia; las leyes, las personas seran justas en la medida en que
participen de la Idea de justicia. Si el que algo sea justo o no depende de la Idea
de justicia, quiere decir que la Idea de justicia es lo auténticamente real. Asi lo
auténticamente real es el mundo de las Ideas y no el mundo sensible puesto que
en este Ultimo las cosas son en la medida en que participan del mundo Inteligible
(mundo de las Ideas, también llamado asi por Platén). EI mundo de las ldeas
representa la auténtica realidad y es independiente de nosotros.

¥ Téngase en cuenta que la separacion entre ciencia y filosoffa no se producira hasta la
Edad Moderna.

* No es posible que la velocidad un dfa sea igual al espacio multiplicado por el tiempo,
por ejemplo.



Esto dltimo nos plantea un nuevo problema: ;como sabemos que existen las
Ideas? Segun Platén, porque saber es recordar. Esta concepcién platénica del
saber se conoce como teoria de la reminiscencia 0 anamnesis. Nuevamente
Platén recurre al mito y a la metafora para explicar por qué al ver las cosas de
este mundo no nos conformamos y buscamos algo més: la justicia en si, la
belleza en si, etc. El alma, que es inmortal, ha contemplado el mundo de la Ideas
y al “bajar” a este mundo, al habitar en un cuerpo y observar las cosas, los entes,
éstos nos recuerdan el original, esto es, la Idea. Esto lo explica en su dialogo
Menon. Alli, ante la mirada de sus conciudadanos, hace que un esclavo, sin
ningun tipo de formacion, llegue a deducir el Teorema de Pitagoras ¢(Como es
esto posible? Porque su alma ha contemplado, antes de venir a este mundo, el
mundo de las ldeas.

Para recapitular podemos resumir la teoria de las Ideas en los siguiente puntos
fundamentales:

1. Existen unas realidades puramente inteligibles como lo bello en si, lo
justo en si, que son eternas e inmutables y que sélo pueden ser captadas
por la razon (puesto que son inteligibles). Estas entidades son las Ideas y
son el objeto adecuado de la ciencia, es decir, le proporcionan a ésta la
universalidad y permanencia necesarias para que exista un saber
verdadero basado en razones.

2. Existen dos mundos o dos modos de existencia: el mundo sensible y el
Mundo Inteligible 0 mundo de las Ideas. Este Gltimo es eterno e
inmutable, lo captamos a través de la razon y es el auténticamente real.
El segundo es cambiante y en él nada permanece. Es el mundo que
captamos mediante los sentidos y tiene una realidad aparente.

3. Los entes, las cosas son lo que son en la medida en que imitan o
participan de las Ideas. De modo que si su ser les viene de las Ideas el
mundo verdadero es el mundo Inteligible. Las ldeas son las que dan
cuenta del ser de las cosas

4. El hombre pertenece a los dos mundos. Su alma, que es inmortal, es lo
gue le permite captar, ver el mundo Inteligible; su cuerpo forma parte del
mundo sensible.’

Y ya para terminar con esta teoria, hay que sefialar que el mundo de las Ideas no
esta formado por un mero aglomerado de Ideas, totalmente inconexas entre si,
sino que estan conectadas, relacionadas unas con otras formando un sistema, un

® Posteriormente el cristianismo se apropiara y explotara esta diferencia entre cuerpo y
alma



todo ordenado. Es evidente que existe una relacién entre la Idea de «herbivoro» y
la Idea de «animal», una nos lleva a la otra y una es méas general que la otra. Asi
encontramos ideas mas genéricas y menos. En la clspide de este mundo estaria la
Idea de Bien. Esta seria algo asi como la «ldea de Idea», «la Idea en si». Platon,
en la Republica, compara la Idea de Bien con el Sol. «-Pienso que puedes decir
que el sol no solo aporta a lo que se ve la propiedad de ser visto, sino también la
génesis, el crecimiento y la nutricion, sin ser él mismo génesis. -Claro que no. -Y
asi dirds que a las cosas cognoscibles les viene del Bien no soélo el ser conocidas
sino también de él les llega el existir y la esencia, aunque el Bien no sea esencia
sino algo que se eleva mas alla de la esencia en cuanto a dignidad y potencia»®

Aungue en sus ultimos dialogos Platon cuestiona algunos aspectos de su teoria,
nos ocuparemos de ello cuando estudiemos a Aristoteles.

Teoria del conocimiento

Platon distingue entre el verdadero saber, la ciencia o episteme y el
conocimiento aparente o doxa. El conocimiento que tiene por objeto el Mundo
Inteligible y como o6rgano la razon es la ciencia o episteme. Aquel otro
conocimiento que tiene por objeto al mundo sensible y como drgano a los
sentidos es la opinidn o doxa. La opinion puede ser verdadera o falsa, correcta o
incorrecta; el auténtico saber, la ciencia, no; la episteme es siempre verdadera.
Ademas, la opinién puede variar, hoy opino una cosa y mafiana puede que opine
otra; el saber, por el contrario, es firme y estable. La opinién carece de
fundamento sélido mientras que el saber estd basado en razones, es decir,
podemos dar cuenta de él, podemos demostrar lo que decimos. Podemos
justificar nuestras afirmaciones, aquello que decimos que sabemos, mientras que
no ocurre lo mismo con la opinién. Por eso s6lo el que sabe de verdad puede
ensefiar realmente porque es el Unico que puede dar cuenta, puede demostrar lo
que dice. Segun Platon la doxa, es el “saber” propio de sofistas y demagogos.

En la alegoria de la linea de la Republica, Platon diferencia, dentro de la
episteme, el saber que tiene por objeto a las entidades matematicas y que llama
dianoia del saber que tiene por objeto a las Ideas, al que denomina noésis. Y
dentro del mundo sensible distingue, a su vez, dos tipos de realidades: las cosas y
las imagenes de las cosas; y, por tanto, dos tipos de doxa: pistis y eikasia
respectivamente. Aunque la distincion fundamental es la que existe ente doxa y
episteme.

® Repliblica, 509b



La dialéctica seria el camino, el conocimiento que nos permite ir de Idea en
Idea (puesto que estan conectadas unas con otras) hasta la Idea de Bien. Seria el
conocimiento de como unas lIdeas participan de otras y se definen a partir de
otras o por contraposicion a otras.

En realidad Platén no nos dice como se accede al mundo de las Ideas, s6lo nos
asegura que la razén puede alcanzarlas, puede contemplarlas. Que somos capaces
de contemplar (en sentido intelectual) las Ideas y que ése es el auténtico saber.
Para saber qué es la justicia tan sélo tengo que contemplar la Idea de justicia,
verla con la luz de la razon, y ver el lugar que ocupa en el sistema de las ldeas.
Asi saber, conocer no es un mero acumular datos, no es la erudicién sino un
saber mirar, un saber dirigir la “mirada” del alma hacia el lugar adecuado. Si
pretendo conocer la justicia observando el mundo sensible nunca alcanzaré dicho
conocimiento.

El alma

Platén afirma que el alma es inmortal y que es distinta e independiente del
cuerpo. Todo ser humano esta compuesto de dos realidades distintas (o que se
conoce como dualismo antropoldgico) el cuerpo y el alma. El alma es inmortal y
pertenece al Mundo Inteligible; el cuerpo pertenece al mundo sensible. En Fedro,
recurriendo al mito, nos cuenta como el alma al cometer una falta es castigada a
vivir, por algun tiempo, en el mundo sensible unida a un cuerpo mortal. Este
dualismo, como ya sefialamos, sera adoptado por el cristianismo, que hara del
cuerpo la fuente del pecado. La actividad propia del alma es la contemplacion de
las Ideas, pero al poseer un cuerpo no puede contemplar directamente las Ideas.
Las cosas del mundo sensible le sirven de recordatorio (recuérdese la teoria de la
reminiscencia) de que existen las Ideas.

Platén distingue tres partes en el alma (aunque a veces parece hablar de tres
tipos de alma). Estas partes son la razon, el animo (también Ilamada alma
irascible) y el apetito o concupiscible. La parte racional es la mas importante del
hombre. Ella es la que puede ver las Ideas y, por tanto, la que debe dirigir nuestra
vida (no los apetitos o deseos). En la parte concupiscible residen los deseos y el
placer que muchas veces se oponen a la razon. EI &nimo, por ultimo, es el coraje,
la fuerza o el valor que debe convertirse en aliado de la raz6n para someter y
controlar a los apetitos y deseos. Cada parte del alma tiene su virtud especifica.
La prudencia es la virtud propia de la parte racional; el valor o fortaleza es la del
animo; y, por altimo, la moderacién o templanza seria la virtud propia de la parte
apetitiva. Cuando cada parte del alma sea virtuosa tendremos un alma buena,
justa.

El orden politico



Una de las tesis mas famosas y controvertidas de Platon es la del rey- fil6sofo,
es decir, la nocién de que debe gobernar el fildsofo o, lo que es lo mismo, que los
gobernantes deben ser filésofos. S6lo cuando esto se consiga obtendremos
estados justos y buenos y, por tanto, podremos ser felices (en un mundo injusto,
donde ya se nace condenado a morir de hambre, por ejemplo, es dificil ser feliz)
Como ya hemos sefialado, Platén es un pensador que tiene profundas inquietudes
politicas y su obra mas importante a este respecto es la Republica. Nosotros
vamos a exponer las teorias politicas de Platon siguiendo esta obra fundamental
de la filosofia. Este didlogo, que lleva por subtitulo «Acerca de la justicia»,
consta de diez libros de los cuales el primero parece ser que constituyd, en un
principio, un didlogo independiente. EIl protagonista es Socrates y sus adversarios
los sofistas. Estos afirman dos cosas:

- Que la justicia consiste en el dominio del mas fuerte
- Que quien es injusto (se salta las leyes en su propio beneficio sin que lo
condenen por ello) es mas feliz puesto que obtiene mas poder y, por
tanto, mas placer.

SoOcrates se opone a esta concepcion de la justicia y propone buscar una
definicion méas adecuada de la misma puesto que las que se dan no le satisfacen.
Para ello propone la construccion de una ciudad ideal, perfecta y de su analisis
obtendremos una definicion adecuada de la justicia. La ciudad surge porque un
individuo no es capaz por si mismo de satisfacer todas sus necesidades (calzado,
ropa, alimento, vivienda, etc.) por lo que necesitamos un grupo de personas que
se dediquen a producir. Constituyen la base econdémica de la sociedad y son los
productores. La polis también necesita de un grupo de individuos que nos
defiendan en caso de invasion y que mantengan el orden en el interior de la
ciudad. Estos son los guardianes. Ademas necesitaremos de un grupo que se
dedique a dirigir, a gobernar el Estado. Este grupo saldra de los mejores de los
guardianes, asi que los guardianes se dividen en dos: los auxiliares y los
gobernantes que son los guardianes perfectos ¢;Cuando sera justo este Estado?
Cuando cada grupo cumpla adecuadamente con su funcién, cuando cada grupo
haga de un modo excelente lo que tiene que hacer. Los guardianes perfectos
haran bien su funcién cuando gobiernen correctamente, cuando busquen el bien
de la ciudad. Es decir cuando posean la virtud de la prudencia. Esta es una virtud
que pertenece al ambito del saber y que, por tanto tiene que ser ejercida por la
parte racional del alma. Los auxiliares cumpliran con su misién cuando sean
fuertes y valerosos, es decir, cuando posean la virtud de la valentia. Platon
explica la valentia diciendo que es el conocimiento de lo que debe y no debe ser
temido. Pero para alcanzarla no es necesaria la ciencia, basta con una opinion
firme y verdadera. Por ultimo, los productores serdn buenos cuando sean
moderados y se dejen guiar por lo que es superior. Asi, un Estado serd justo



cuando el gobernante gobierne con prudencia, el soldado defienda el Estado con
valentia y cuando los productores sean moderados. Justicia es que cada cual haga
lo suyo. Como se puede ver existe una perfecta correlacion entre las tres partes
del alma, con sus tres virtudes especificas, y los tres grupos que forman la polis
como se aprecia en el cuadro adjunto.

PARTES DEL ALMA VIRTUDES GRUPOS
racional prudencia guar. perfectos
animo valor auxiliares
apetitos templanza productores

Para que la polis sea lo méas justa posible, es decir, para que cada grupo
cumpla con su funcién lo mejor posible, habra que asignar los individuos a cada
uno de los grupos segun sus capacidades. Si hombramos como auxiliares a los
menos fuertes no podran realizar su funcion lo mejor posible. Por esto es tan
importante el saber asignar a cada individuo la funcién para la que esté mejor
capacitado. Si tenemos en cuenta, ademas, la correlacién entre las partes del alma
y los grupos que forman el Estado, es facil apreciar que quien mejor capacitado
esta para una funcion sera aquel que tenga mas desarrollada la correspondiente
parte del alma. Es decir, el mejor gobernante sera el que tenga mas desarrollada
la parte racional del alma y el mejor auxiliar sera el que mas desarrollado tenga el
animo. Aqui es donde interviene la educacion. Esta tiene dos funciones
fundamentales:

a) detectar para qué estd mejor capacitado un individuo

b) potenciar dichas virtudes.

De este modo, gracias al sistema educativo creamos los medios oportunos para
gue cada cual cumpla con su funcién lo mejor posible y lo haga voluntariamente
puesto que estara convencido de la bondad del sistema. Para conseguirlo Plat6n
propone que todos los nifios sean educados por el Estado. La educacién
consistira, una vez superadas las primeras fases, en la ensefianza de la gimnasia y
de la musica. La gimnasia esta orientada al fortalecimiento del cuerpo y al
aprendizaje de las técnicas de combate. Por masica entiende Platon la formacion
artistica en general: poesia’, arte y musica. Esta ensefianza tiene como funcion la
de inculcar opiniones verdaderas. La gimnasia y la musica estan encaminadas a

” Aunque la poesia tradicional seria censurada y sélo se permitiria la poesia que dice
cosas verdaderas.




fortalecer la virtud del valor, de la fuerza: la mdsica en el alma y la gimnasia en
el cuerpo. Los que mas destaquen en esta fase de la formacion pasaran al
siguiente nivel; aquellos que no la superen pasaran a ser productores. El siguiente
nivel educativo, encaminado a la formacién de los guardianes perfectos, esta
desarrollado en los libros VI y VIl y final del libro V de la Republica. Estos
libros son los méas densos de toda la obra y en ellos aparecen todos los temas
fundamentales de la filosofia platénica y sus alegorias y mitos mas famosos:
alegoria del sol, alegoria de la linea y mito de la caverna. En la alegoria del sol se
compara la Idea de Bien con el sol. En la de la linea establece Platon la division
en dos mundos: sensible e inteligible y las formas de conocimiento propias de
cada mundo. En el mito de la caverna, entre otras cosas, se nos presenta cOmo
viven los hombres que toman por real lo meramente aparente y por ciencia y
verdad la mera opinién. Volviendo a nuestro tema, la educacion que han de
recibir los guardianes perfectos consta a su vez de dos partes. La primera esta
dedicada a la ensefianza de las matematicas. Estas nos ayudan a acostumbrarnos
al razonamiento abstracto, nos acostumbran a lo que no se percibe con los
sentidos sino con la razoén, alejandonos del mundo sensible, de lo particular y
concreto. Los que superen esta fase, pasaran al estudio de la dialéctica, el saber
supremo. Aunque los objetos matematicos pertenecen al Mundo Inteligible,
matematicas y dialéctica son dos tipos de conocimiento distinto. La matematica
estudia s6lo una parte del Mundo Inteligible, es decir, es un saber particular y
procede por hipétesis, deduciendo conclusiones de éstas. La dialéctica, por el
contrario, tiene por objeto todo el Mundo Inteligible y no parte de hip6tesis sino
gue asciende hasta los primeros principios de lo real, hasta contemplar la Idea de
Bien. Ahora podemos ver claramente por qué han de gobernar los filésofos. Debe
gobernar el que sabe dirigir una ciudad y para saber dirigir correctamente una
ciudad deberemos saber qué es la justicia, qué es el bien. S6lo aquel que haya
contemplado el mundo de las Ideas sabe realmente, s6lo él puede saber qué
decisién debemos tomar en cada momento, qué debemos hacer. Si, como afirma
Platon, la politica es un saber, debe gobernar el que sabe. Pero no el que sabe
s6lo de economia, sino sobre todo el que sabe qué es el bien, qué es la justicia,
pues solo él podra llevar a buen puerto al Estado.

Resumiendo podemos decir que tres son las medidas que se deben tomar para
conseguir y mantener un Estado justo:

- Que a cada cual se le asigne la funcion para la que estd mas capacitado.

- Que esas dotes naturales se refuercen mediante una educacion adecuada

- Que se suprima la propiedad privada para los guardianes, tanto para los

auxiliares como para los perfectos.

Como las dos primeras ya estan explicadas nos centraremos en la Gltima. Si
permitimos que los guardianes tengan propiedad privada: casa, hacienda, etc.,
tendrén que dedicarse a labores productivas por lo que habran de realizar mas de



una funcioén, perjudicandose asi la funcién principal que le hemos asignado.
Ademas es posible que caigan en la tentacion de anteponer sus intereses como
productores a su funcién como guardianes. Para evitar todo esto, viviran en
comun, sin propiedad privada y seran sufragados por los productores. Tampoco
se permitird que tengan familia pues esto favorecerd que cuiden de toda la
comunidad por igual y, ademas, al no poseer familia no sentiran necesidad de
incrementar su fortuna y sus bienes.

La conclusion es, pues, que los sofistas estdn equivocados. Basandose en un
andlisis de la naturaleza humana los sofistas creian dos cosas: que debe gobernar
el mas fuerte, no el débil de caracter: esto es lo natural; y que la felicidad consiste
en el placer, luego el que consiga mayor placer serd mas feliz. Platon entiende
que este andlisis de la naturaleza humana no es correcto. Lo mas importante no es
la fuerza o el placer sino la razén, por eso debe gobernar el que sabe y ése sera el
mas feliz porque es quien desarrolla lo mejor del hombre.



