
ARISTÓTELES 
 

Nos pinta Rafael a Platón en la Escuela de Atenas mirando hacia arriba y a Aristóteles 

señalando hacia abajo. Con esto pretendía ilustrar la tendencia de Aristóteles hacia lo 

concreto, hacia este mundo, frente a la tendencia de su maestro a considerar verdadero otro 

mundo. Aristóteles creyó que no hay más mundo que éste y todo el saber se debe ocupar de 

él. Para ello ancló en el mundo sensible lo universal e inmutable (objeto sin el cual no es 

posible la ciencia).  

Otra de sus aportaciones fundamentales es la división y sistematización del saber. 

Aristóteles es quien delimita los distintos saberes: biología, física, ética, política, retórica, 

lógica, etc. De todos esos campos se ocupó con interés y curiosidad. Además, para Aristóteles 

el saber es múltiple y no se funda en principios únicos; no existe una sola ciencia (como la 

dialéctica platónica), sino que cada campo del saber tiene sus propios principios. Definió y 

delimitó también la filosofía primera u ontología, parte fundamental del saber filosófico y  pasa 

por ser también el padre de la Metafísica, aunque esto requiere una aclaración. Quizás la obra 

más importante para la historia de la filosofía y la más conocida de Aristóteles sea la 

Metafísica. Pero ese título se lo debemos a Andrónico de Rodas, el editor del Corpus 

Aristotelicum pues Aristóteles no es el autor de la  Metafísica en el sentido de que él no 

escribió  jamás una obra con ese título. Muchos años después de su muerte Andrónico recogió 

las notas y apuntes que de Aristóteles se conservaban, las ordenó por temas y las publicó. Así 

surgió la Metafísica. Tanto el título como la ordenación de los catorce libros que la componen 

se lo debemos a Andrónico, no a Aristóteles. Como en esa obra Aristóteles habla de un saber al 

que denomina filosofía primera, a esta filosofía primera se la denominó posteriormente 

metafísica. 

 
Vida y obras 
 

Nació en el 384 a.C. en la ciudad jonia de Estagira (la actual Starvo). Su padre, Nicómaco, 

fue médico de Amintas, rey de Macedonia. Estudió durante veinte años en la Academia de 

Platón, desde los diecisiete a los treinta y siete (367-347 a.C.). Tras la muerte de Platón, en el 

347 a.C. abandona la Academia y se marcha de Atenas. Invitado por Filipo de Macedonia, se 

hace cargo de la educación de su hijo Alejandro. Cuando éste es nombrado rey, Aristóteles 



vuelve a Atenas y funda una nueva escuela: el Liceo y al frente de éste pasará los siguientes 

doce años de su vida. Murió en Calcis, Eubea en el 322 a.C. 

En la obra aristotélica podemos distinguir dos tipos de escritos: los escritos de divulgación u 

obras exotéricas y los tratados u obras esotéricas. Los escritos de divulgación pertenecen al 

primer período de la producción filosófica de Aristóteles. Ninguno de ellos se ha conservado 

íntegramente, aunque sabemos que eran diálogos similares a los de Platón. Algunos de sus 

títulos son: Eudemo, Protréptico y Acerca de la filosofía. Los tratados, también conocidos como 

Corpus aristotélicum, corresponden a una edición que hizo Andrónico de Rodas en el s.I a.C. de 

las notas y escritos que utilizaba en sus clases del Liceo. Son los siguientes: 

Tratados de lógica, llamados en conjunto Organon y formado por los siguientes títulos: 

Categorías, Acerca de la interpretación, Analíticos primeros, Analíticos posteriores, Tópicos, 

Refutaciones sofísticas. 

Tratados de física y biología: los más importantes son Física, Acerca del cielo, Acerca de la 

generación y de la corrupción, Acerca del alma, Historia de los animales. 

Filosofía primera: Metafísica 

Ética y política: Ética a Eudemo, Ética a Nicómaco y la Gran ética; Política 

Teoría del arte: Retórica y Poética 

Además de los diálogos y los tratados en el Liceo se llevaron a cabo importantes y amplias 

investigaciones bajo la dirección o inspiración de Aristóteles, que dieron lugar a grandes 

colecciónes, entre las cuales podemos destacar la serie de las Constituciones de los Estados 

griegos y la Historia de los animales. Entre los escritos de carácter histórico se llevó a cabo una 

historia de la aritmética y de la astronomía y, cabe destacar también,  las Opiniones de los 

físicos: una historia de la física y de la filosofía, fundamentalmente de los presocráticos, 

realizada por Teofrasto, sucesor de Aristóteles en el Liceo. 

 
Aristóteles y el platonismo 
 

Veinte años en la Academia son muchos para pensar que Aristóteles no es platónico. Ahora 

bien, en qué grado lo sea es una cuestión bastante discutida que nunca será definitivamente 

resuelta debido, en gran medida, a la gran diferencia que existe entre las obras que 

conservamos de uno y otro autor. Recuérdese que las obras que conservamos de Platón 

fueron escritas para ser publicadas, para que “todo el mundo” las pudiera leer, mientras que 



las de Aristóteles son las notas que él utilizaba en sus clases, fruto de sus investigaciones y 

elucubraciones, y para ser oídas por alumnos “especializados”.  

 Lo que está claro es que Aristóteles criticó la Teoría de las Ideas de Platón aunque, al 

parecer, no es original en esto pues era habitual en la Academia cuestionar dicha teoría. 

Nosotros vamos a exponer brevemente algunas de las críticas hechas por Aristóteles. La razón 

fundamental que da nuestro autor para cuestionar las Ideas consiste en que no nos sirven para 

explicar el mundo. Si la Ideas son «lo que hace que algo sea lo que es» pero no están en ese 

«algo» y, además, son totalmente distintas a los objetos sensibles (recuérdese que las Ideas 

son inmutables y eternas frente a los objetos sensibles que son cambiantes y perecederos) no 

nos sirven para explicar el mundo sensible. No podemos decir que la Idea es la esencia de algo, 

de un gato por ejemplo, y decir a la vez que no está en «este gato» y que es absolutamente 

distinta al gato. Otra de las críticas que realiza Aristóteles es que para explicar el mundo 

sensible postulamos la existencia de un Mundo Inteligible que tenemos que explicar también, de 

manera que ahora en vez de explicar un único mundo tenemos que explicar dos.  

Aunque Aristóteles cuestiona la Teoría de las Ideas, entiende la necesidad de la Idea porque 

sin ella no es posible el conocimiento. Lo que hace Aristóteles es decir que la esencia de la 

cosas, lo que las cosas son es la «forma», sólo que ésta no tiene una existencia separada de las 

cosas, sino que forma parte de ellas, está en el mundo sensible aunque es eterna e inmutable.   

 
 
Teorías físicas 
 

El movimiento. Aristóteles define la naturaleza, phýsis como principio interno del 

movimiento. Son por phýsis todos aquellos entes que tienen en sí mismo el principio u origen 

de su propia actividad: las plantas, los animales... Lo contrario a los seres naturales son los 

artificiales, es decir, los artefactos o cosas en general creados por el hombre. Así, el objeto 

específico de la física aristotélica es el movimiento o, más concretamente, aquellas realidades 

materiales sometidas al movimiento, al cambio. Al hacer del movimiento el punto central de la 

física, Aristóteles no tiene más remedio que cuestionar a Parménides y a todos aquellos que 

han negado la racionalidad del movimiento y que lo han calificado de aparente. Parménides 

había sostenido que «lo que es, es y no puede no ser; y lo que no es, no puede ser». Con ello 

negaba la posibilidad del cambio o movimiento. El cambio implica que, o bien lo que no es 

llegue a ser, o bien que lo que es deje de ser. Veámoslo con un ejemplo: el cambio implica que 

la semilla (lo que es) deje de ser semilla (pase a no ser) y se convierta en árbol, es decir, hay un 



paso del  ser al no ser. Aristóteles se enfrenta a las tesis de Parménides partiendo de la idea de 

que todo cambio o movimiento tiene lugar entre contrarios. De dos formas contrarias una 

desaparece, la ignorancia, por ejemplo, y otra aparece en su lugar, el saber. El movimiento 

tiene lugar de lo no-sabio (ignorante) a lo sabio. Los contrarios son factores necesarios pero no 

suficientes para explicar el cambio. En efecto: los contrarios no se dan en el vacío sino que se 

dan siempre sobre un sujeto, aquel que primero carece de una cualidad y luego la adquiere (o 

viceversa). Así, hay alguien que es ignorante (no-sabio) y que, con el tiempo, deja de serlo. En 

todo cambio hay, pues, algo que permanece, algo que desaparece y algo que aparece. Los tres 

elementos implicados en el movimiento son: un sujeto1, la privación o falta de algo y la 

adquisición de algo. En nuestro ejemplo el sujeto sería un ser humano, la privación sería la 

ignorancia y lo que aparece sería el saber. Aristóteles, en esta explicación del movimiento, se 

está sirviendo de una noción distinta del no ser a la empleada por Parménides. Este último la 

utiliza en un sentido absoluto y Aristóteles en un sentido relativo. Para que se dé el 

movimiento efectivamente hemos de partir de un cierto no ser -en nuestro ejemplo un no ser 

sabio- pero no partimos de la privación en un sentido absoluto, sino de la privación que se da 

en un determinado ser, en algo que es, en un sujeto. El movimiento parte del ser, de algo que 

es: el sujeto; pero no parte de él en tanto que es, sino en tanto que afectado por una 

privación, un cierto no ser. Aristóteles, frente a Parménides, dice que podemos distinguir dos 

formas distintas de no ser: un no ser absoluto y un no ser relativo a algún aspecto o cualidad. 

Una piedra no es un árbol, una semilla tampoco pero mientras que la semilla puede llegar a ser 

un árbol, la piedra no. Lo que no es pero puede llegar a ser, dice Aristóteles, está en 

«potencia»; a lo que es efectivamente algo lo denomina «acto». Es decir, «acto» es lo que ya 

es algo; «potencia» es la capacidad para llegar a ser lo que aún no es. La semilla en acto es 

semilla, en potencia es árbol. Así podemos definir el movimiento como el paso de la potencia 

al acto. El movimiento parte de un sujeto que no es algo en acto, pero que puede llegar a 

serlo, esto es, de lo que es potencialmente, en potencia.  

Al concebir el cambio, el movimiento como un proceso que lleva a la adquisición de algo, a 

la actualización de una posibilidad o potencialidad del sujeto, el cambio no se explica 

adecuadamente sino en función de la actualización en que culmina, es decir, el movimiento 

tiene una finalidad: el desarrollo o actualización de una potencialidad. Esto lleva a una 

concepción teleológica de la naturaleza. Las cosas no suceden porque sí o por azar, sino que en 

                                                 
1 Sujeto, no entendido como persona sino como el ente del que se dice algo. 



todo hay una finalidad, un objetivo o fin, un telos. La física moderna abandona esta concepción 

teleológica de la naturaleza, la física actual no considera que deba explicar el para qué de las 

cosas o de los cambios.  

Señala también Aristóteles que para que algo pase de la potencia al acto tiene que hacerlo 

bajo el influjo de algo que ya posea en acto lo que el primero sólo posee en potencia. Dicho en 

términos aristotélicos «necesariamente, todo lo que se mueve es movido por otro». Así se 

establece la primacía del acto sobre la potencia. Esta última es imperfección y deficiencia 

frente al acto. Como todo lo que se mueve ha de ser movido por otro, ha de ser movido por 

algo que posea ya en acto lo que está en potencia, debe existir algo que se «acto puro», nada 

más que acto y que sea, por tanto, origen del movimiento. Si es «acto puro» no puede 

moverse puesto que nada posee en potencia: es el denominado «motor inmóvil» o, si se 

prefiere, «moviente inmóvil». Esto es, un ser que por ser acto puro no puede moverse, pero 

que precisamente por ser acto puro es causa de todo movimiento. Este ser no es objeto de 

estudio de la Física, puesto que ésta se ocupa de los seres materiales sometidos al 

movimiento, sino de la filosofía primera de la que luego nos  ocuparemos. 

 
Clases de movimientos. Una vez que hemos hecho racionalmente posible el movimiento, 

podemos ocuparnos de los diferentes clases de movimientos o cambios. Aristóteles distingue 

entre el cambio sustancial y el accidental. El cambio sustancial es aquel en el que se genera o 

se destruye un ser, un ente. Nos referimos, evidentemente, al nacimiento y a la muerte. En el 

cambio accidental se modifican los entes, los seres. Estas modificaciones pueden ser de tres 

tipos: 

- cambio cuantitativo o de tamaño: cuando aumenta o disminuye la sustancia. Por 

ejemplo, crecer 

- cambio de cualidad o cualitativo: adquirir una nueva cualidad que no se poseía, o 

perder una que se poseía. Por ejemplo, aprender a tocar un instrumento musical 

- cambio local o de lugar: modificar la posición que se ocupa en el espacio 

Antes dijimos que en todo cambio hay algo que aparece, algo que desaparece y algo que 

permanece. En el caso del cambio accidental, lo que permanece es el ente, el ser que cambia; 

mientras que lo que aparece y desaparece será, en cada caso, una cantidad, una cualidad o 

una posición. Pero en el caso del cambio sustancial lo que permanece no puede ser el ente, el 

ser en cuestión, pues precisamente esto es lo que nace o muere. Aristóteles señala que lo que 

permanece es un sustrato o «materia última» (a veces la denomina «materia primera») que en 



sí misma no es nada, es decir, es pura potencialidad, pura indeterminación y que, por tanto, 

puede llegar a ser cualquier cosa. Esta materia sería el contrapunto al «acto puro», sería la 

«pura potencialidad» 

 

La teoría hilemórfica y las cuatro causas. Todos los seres naturales son, según Aristóteles,  

un compuesto de dos elementos: materia y forma. La forma es lo que hace que cada cosa sea 

lo que es, es decir, su esencia. Pero esa esencia no existe separadamente (como sostenía 

Platón) sino que se da en una materia, se imprime en una materia, informándola, dándole 

forma. En esto consiste la teoría hilemórfica;  hýle: materia,  morfé: forma. Insistimos: no 

existen las esencias  por sí solas, separadamente. Lo que existe son los entes concretos 

compuestos de materia y forma. 

Para explicar adecuadamente un proceso, un ente tengo que explicar cuál es su forma y 

cuál su materia, pero también qué ha provocado el proceso y para qué. He aquí las cuatro 

causas aristotélicas: material, formal, eficiente o agente y final. Veámoslo con un ejemplo. Si 

quiero explicar completamente, pongamos por caso, una estatua de Atenea, tendré que decir: 

a) de qué está hecha: causa material; b) de qué es la estatua (en este caso de Atenea): causa 

formal; c) quién la ha hecho: causa agente; d) y, por último, para qué la ha hecho: causa final. 

Contestando a estas cuestiones diremos, por ejemplo, que es una estatua de mármol, en la 

que se representa a la diosa Atenea, realizada por Fidias para honrar a la diosa. Para explicar 

un fenómeno tenemos que explicar todos los factores que intervienen en él, y cada uno de 

ellos es lo que se denomina causa. En todo cambio o movimiento, sea sustancial o accidental, 

está implicada una materia, una forma, un agente responsable del cambio (recuérdese que 

para que algo pase de la potencia al acto ha de ser en “presencia” de algo que ya lo posee en 

acto) que sería el agente o causa eficiente y, por último, un fin, una finalidad del proceso o del 

cambio; de ahí la necesidad de la cuatro causas. 

En el nacimiento de  los seres vivos la causa formal, agente y final coinciden. Es decir, en la 

generación de un nuevo ser, un gato pongamos por caso, la causa formal es la «forma gato», la 

causa agente son sus progenitores, es decir «gatos» y la finalidad es la preservación de la 

especie, es decir, preservar la «forma gato». Como ya hemos señalado en la actualidad la 

ciencia sólo reconoce como causa realmente relevante la agente o eficiente. Cuando la Física 

moderna estudia el movimiento de un planeta, por ejemplo, no estudia para qué se mueve, 



simplemente describe su órbita y la causa de su movimiento (la fuerza de atracción de los 

planetas). 

 
El Universo. Hasta prácticamente el s. XVII la concepción del Universo que va a tener 

Occidente es la aristotélica. Para el estagirita el universo es finito, esférico, simétrico y en él 

podemos distinguir dos regiones: el mundo sublunar (desde la Luna a la Tierra) y la región 

celeste o supralunar. Dos son los movimientos naturales que se dan en el universo: el 

rectilíneo y el circular. Este último es propio de la región celeste, mientras que el rectilíneo lo 

es del mundo sublunar. Como el universo es esférico tiene un centro absoluto (ocupado por la 

Tierra) y, por tanto, podemos establecer direcciones absolutas2. Así el movimiento rectilíneo 

puede ser de abajo arriba (el que describe el humo), o de arriba abajo (el que describen los 

cuerpos al caer). Que un movimiento sea natural quiere decir que no necesita ser forzado para 

que se produzca, y si no necesita ser forzado es porque hay una tendencia natural hacia dicho 

movimiento. Esa tendencia natural la explica Aristóteles aduciendo que los entes, debido a sus 

cualidades específicas, ocupan un lugar natural en el universo y ese movimiento natural no es 

más que la tendencia del ente a ocupar su lugar natural. Ese lugar natural viene dado por la 

pesadez o ligereza de los objetos: lo que pesa tiene su lugar natural en el centro del universo, y 

lo ligero en las regiones superiores. Es decir, una piedra cae porque tiende a su lugar natural y 

el humo se eleva por la misma razón3. Como consecuencia de esto el movimiento es concebido 

como un medio para adquirir el reposo, que sería el estado natural de los cuerpos en el mundo 

sublunar. También podemos deducir de todo lo dicho que la Tierra no se mueve puesto que ya 

ocupa su lugar natural: el centro del Universo. En definitiva, en el mundo sublunar el 

movimiento puede ser natural o violento. El primero es el resultado de la tendencia de las 

cosas a ocupar su lugar natural; el movimiento violento se produce cuando un cuerpo es 

apartado de su lugar natural, como cuando tiramos una piedra al aire. 

La región celeste es completamente distinta al mundo sublunar. Los cuerpos allí no son ni 

ligeros, ni pesados (puesto que carecen de movimiento rectilíneo) y están hechos de una 

materia distinta: el éter. Son inalterables e incorruptibles y su único movimiento es el circular. 

Los astros se mueven circularmente alrededor del centro del universo con un movimiento local 

                                                 
2 Esto no tiene sentido para la Física moderna donde no hay direcciones ni movimientos absolutos sino 
relativos 
3 Para la Física moderna el que un cuerpo caiga o ascienda depende de la relación existente entre la 
densidad del cuerpo y la del medio en el que se encuentra. Tampoco existen para la ciencia moderna 
lugares naturales. 



eterno e uniforme, propio de seres eternos e inalterables. Una de las muchas aportaciones de 

Galileo al desarrollo de la ciencia moderna fue romper con esta división del Universo en dos 

mundos con leyes y propiedades distintas. Para Galileo las leyes físicas tienen la misma validez 

en todo el Universo. 

 
El ser humano 
 

El hombre es un ser vivo más y Aristóteles lo estudia en el conjunto de sus investigaciones 

sobre los seres vivos, es decir, formando parte de sus estudios biológicos. Siempre sintió un 

gran interés por la biología y, de hecho, a él debemos la primera clasificación de los animales. 

Incluso lo que llamamos las facultades superiores del hombre: el entendimiento, los 

sentimientos, etc., son fenómenos que forman tan parte de la vida como la nutrición y la 

reproducción. Es decir, no encontramos en nuestro autor una separación entre la 

antropología, la biología y la psicología. El principio de vida es el alma, pero un alma carente de 

connotaciones religiosas pues es un simple principio de vida y, por tanto, todos los seres vivos 

la poseen. Las funciones vitales dependen del alma y existen tres tipos de almas: vegetativa, 

sensitiva y racional, de tal modo que las almas superiores implican y suponen las funciones de 

las inferiores. Así, el alma propia de los animales sería la sensitiva y, además de permitir al 

animal desplazarse y sentír, realiza también las funciones propias del alma vegetativa 

(nutrición y reproducción). El alma propia de los seres humanos es la racional que incluye las 

funciones de las otras dos. El alma es forma y acto. El ser vivo, como todo ser, es un 

compuesto de materia y forma y el alma es la forma del cuerpo. También es acto en el sentido 

de que es la actualización o cumplimiento de la capacidad de vivir. Al ser forma y acto del 

cuerpo no tiene existencia separada, por lo que el alma no es inmortal. La unión entre alma y 

cuerpo no es accidental o artificial sino plenamente natural, por lo que no podemos afirmar 

que el cuerpo es la cárcel del alma, como sostuvo Platón. 

El conocimiento racional también es explicado mediante los conceptos básicos de la 

filosofía aristotélica. Conocer es captar la esencia de algo, es captar lo que algo es. Así, 

mediante el conocimiento, el sujeto que conoce lo que hace realmente es captar la forma de 

un ser sin su materia. Lo mismo que un anillo deja su forma en la cera sin dejar su materia en 

ella, la forma de un ente cualquiera deja su huella en el entendimiento humano. Para explicar 

el conocimiento intelectual Aristóteles introduce dos tipos de entendimiento: el 

entendimiento pasivo que es individual (cada ser humano posee el suyo) y el entendimiento 



activo, que es común a todos los hombres. El entendimiento individual es el que capta las 

formas y así se produce el conocimiento. Pero esto es un movimiento y , por tanto, algo debe 

poseer en acto lo que el entendimiento pasivo posee sólo en potencia. De esta forma el 

entendimiento activo sería una especie de entendimiento que piensa y conoce sin 

interrupción. Aristóteles no es demasiado explícito en este punto y lo único que está claro es 

que el entendimiento activo, siempre en acto, no es individual: es común a todos los seres 

humanos y es inmortal; el individual, por el contrario, es mortal. 

 
La Metafísica 
 

Dentro de los saberes teóricos se encuentra la filosofía primera: este saber tiene por objeto 

realidades que son a la vez inmóviles e inmateriales, es decir, inmutables y cuya existencia no 

tiene lugar en sustrato material alguno. Pero a la vez, nos encontramos en la Metafísica que en 

esta ciencia primera vienen a fundirse dos perspectivas teóricas, dos ciencias: por un lado la 

teología, ciencia que se ocupa de la(s) realidad(es) suprema(s) y, por otro lado, un saber 

universal que tendría por objeto todo lo real, todo lo que es, analizándolo en tanto que es, y 

no en tanto que es tal o cual cosa determinada: no en tanto que animal, flor, número, estrella, 

... pues de todas esas cosas se ocupan las ciencias particulares (física, matemáticas, etc.,). 

Aristóteles la define como la «...ciencia que estudia lo que es, en tanto que algo que es, y los 

atributos que, por sí mismo, le pertenecen»4. Aristóteles dejó sin denominar a este saber que 

posteriormente será llamado ontología (saber, ciencia acerca del ser). El ser, lo que es, la ousía 

es, primariamente, lo que llamamos la entidad o sustancia. Así la ontología se ocupa de la 

sustancia, de sus principios y de sus causas. En el caso de Aristóteles, la entidad en el sentido 

más propio es la forma.  

Teología. Esta filosofía primera, en cuanto que primera, ha de tener por objeto las 

realidades más eminentes. En el caso de Aristóteles ha de ocuparse del «motor inmóvil»,  

«moviente inmóvil» o «acto puro», como prefiramos llamarlo. Este «acto puro» es perfecto y 

su actividad consiste en pensamiento que se piensa a sí mismo puesto que nada hay fuera de 

él que sea un objeto adecuado a su pensamiento: «...y su pensamiento es pensamiento de 

pensamiento»5. Mueve como objeto de deseo, como el fin (telos) o perfección a la que todo 

aspira. 

                                                 
4ARISTÓTELES,  Metafísica, IV 1, 1003a21-22, Madrid, Gredos, 1994, p. 161. 
5ARISTÓTELES, Metafísica XII 9, 1074b34, Madrid, Gredos, 1994, p. 496. 



 Esta filosofía no es primera en el sentido de que es lo primero que se conoce o lo más 

conocido, sino más bien al contrario. En cuanto al conocimiento es lo último que se conoce, 

pero es la ciencia más digna de ser conocida puesto que la filosofía, en cuanto conocimiento 

de las primeras causas y de los primeros principios, ha de remontarse hasta la primera causa y 

el primer principio del movimiento. 

 Ontología. Si para Platón lo auténticamente real, el ser de la cosas es la Idea, para 

Aristóteles es la sustancia. Por sustancia entiende los individuos concretos, de modo que lo 

auténticamente real es este mundo, el llamado por Platón mundo sensible. La sustancia es la 

naturaleza de una cosa, su ser, su entidad. Sobre la sustancia descansan las cualidades 

cambiantes de las cosas, los accidentes: el color, el tamaño, etc. Los accidentes no existen 

separadamente: no existe «lo blanco», sino sustancias blancas; no existe «la belleza», «la 

justicia»... sólo existen como cualidades de la sustancia. Distingue Aristóteles dos tipos de 

sustancia: la sustancia primera que serían los entes concretos (la mesa, el coche, Sócrates, 

etc.,) y las sustancias segundas que serían la especie y el género, como por ejemplo: 

«humano», «animal»,  «mamífero», etc. Estas sustancias segundas no tienen existencia 

separada, no existen fuera de los individuos. Así que, en sentido estricto, la sustancia primera 

es la verdaderamente real. Las sustancias segundas son lo que anteriormente hemos 

denominado la forma en la teoría hilemórfica. 

Como hemos señalado la ontología es la ciencia que se ocupa del ser en tanto que ser. El 

problema se nos plantea cuando caemos en la cuestión de que el término «ser» no es unívoco, 

es decir, se utiliza la palabra «ser» en diversos sentidos. Se puede, por ejemplo, decir: «La 

mesa es verde» y «Esto es un hombre». En un caso nos estamos refiriendo a una cualidad y en 

el otro a la entidad. Los distintos sentidos en los que podemos utilizar el verbo ser son las 

categorías. Así, las categorías son: esencia, cualidad, cantidad, relación, lugar, tiempo, 

situación, posesión, acción y pasión. Esta pluralidad de modos de ser está anclada a un modo 

principal de ser, la sustancia, la entidad que es el objeto primordial del saber filosófico 

 
Saberes prácticos: ética y política 
 

Platón entendió que al saber práctico hay que exigirle la misma objetividad y rigurosidad 

que al saber teórico, de ahí que para dirigir adecuadamente la pólis sea necesario saber en qué 

consiste la justicia, el bien, etc. Es decir, los valores ético-políticos son algo objetivo, algo que 

está ahí, fuera de nosotros y que debemos conocer y, por tanto, el conocimiento que 



obtengamos de estas realidades será universal y necesario. Aristóteles, sin embargo, entiende 

que el saber práctico se ocupa no de lo que es necesariamente de un modo determinado sino 

de lo que puede ser de otra manera, es el ámbito de la libertad y de la posibilidad, y en ella el 

hombre puede intervenir para establecer cómo van a ser las cosas o cómo deben ser las cosas. 

Ahora bien, podemos intervenir inopinadamente o tratando de darle cierta racionalidad a 

nuestra acción. De los principios racionales de la acción se ocupan la ética y la política. La ética 

aristotélica es eudemonista, es decir, busca la felicidad; y es también una ética de la virtud ya 

que la virtud es el medio adecuado para alcanzar dicha felicidad. 

 
Ética. Todo lo que hacemos lo hacemos por algo, con alguna intención o finalidad 

(estudiamos, por ejemplo, para conseguir un buen trabajo), y eso que buscamos es un bien. 

Incluso cuando hago algo “malo”, como  por ejemplo fumar, lo hago en busca de un bien: 

placer, satisfacción, etc. Muchos son los fines y muchos, por tanto, los bienes. Pero, ¿hay algo 

que sea un fin en sí mismo6?,  ¿hay algo que todos los seres humanos busquemos? Si tal cosa 

existiera sería el bien supremo. Tal bien supremo es la felicidad. Pero aunque todos buscamos 

la felicidad y ésta es un fin en sí misma, no todo el mundo concibe la felicidad del mismo 

modo. Unos dicen que consiste en el saber, otros que en el dinero, otros que en el honor y el 

poder y, por último, otros dicen que en el placer. Realiza entonces Aristóteles un análisis 

racional de todas esas cosas en las que decimos que consiste la felicidad y llega a la conclusión 

de que o bien no son un fin en sí mismas o, aunque lo sean, como en el caso del placer, éste no 

puede consistir en el fin último de ser humano. Replanteándose la cuestión dice que la 

felicidad deberá consistir en la excelencia (areté) de aquéllo que nos es más propio como seres 

humanos, en el ejercicio perfecto de la actividad propia del ser humano, y eso sólo puede ser 

la razón, las facultades superiores del hombre. Así la felicidad consistirá en un vida dedicada al 

saber, a la investigación: lo que Aristóteles llama la «vida contemplativa» (o dicho de otro 

modo, la vida teorética). Pero no todo el mundo puede llevar una vida contemplativa, unos 

porque tienen que trabajar para subsistir y otros porque no están capacitados para ello. Así 

que existe un modelo alternativo de felicidad que consistirá en un poco de todas esas cosas 

que la gente suele identificar con la felicidad y, además, añade Aristóteles, en la posesión de la 

virtud y de la amistad. La virtud es un hábito o modo de ser  fruto de una decisión voluntaria y 

                                                 
6 Un fin en sí mismo es algo que es querido por sí mismo no como medio para otra cosa. Por ejemplo, un 
buen trabajo, en la mayoría de los casos, no es querido por sí mismo sino como medio para vivir bien. 



de un aprendizaje. Uno no nace siendo valiente tiene que decidir ser valiente y a aprender a 

serlo mediante la práctica y el conocimiento. 

Distingue Aristóteles dos tipos de virtudes: las morales y las intelectuales. Las virtudes 

morales son, entre otras, la justicia, el valor, la templanza, la generosidad, etc. Son las 

excelencias propias del carácter y las define como el término medio entre dos extremos; así, por 

ejemplo el valor consiste en el término medio entre la cobardía y la temeridad. Este término 

medio no es universal, es decir, no es el mismo para todos los seres humanos sino que es 

individual. No se le puede exigir el mismo valor, en caso de incendio, a un bombero que a un 

vecino del inmueble. La única virtud que no se ajusta a este esquema es la justicia puesto que 

aunque existe un defecto de justicia, la injusticia, no existe un exceso de justicia. La virtud, 

sigue diciendo Aristóteles, no es algo innato sino que se puede adquirir y desarrollar a lo largo 

de la vida y para ello es fundamental el hábito y la costumbre. Nadie o casi nadie nace siendo 

valiente pero uno puede esforzarse por serlo, ¿cómo?, acostumbrándose a realizar actos 

valientes. Además de las virtudes morales existen las virtudes intelectuales que serán las 

excelencias propias de la racionalidad. Las virtudes intelectuales son las disposiciones o hábitos 

que nos ayudan a alcanzar la verdad. Éstas son el entendimiento, la ciencia, la sabiduría, el arte 

y la prudencia. La prudencia sería la excelencia en el obrar, en saber en cada circunstancia 

concreta y particular cuál de las opciones que se nos presentan es la óptima, la más adecuada. 

Así la prudencia es la capacidad de deliberación, de decidir en cada caso particular lo que se 

debe hacer. 

Para Aristóteles tiene gran importancia la amistad, philía. Con ella se refiere a los lazos 

afectivos de quienes tienen conciencia de formar parte de una comunidad, sea esa comunidad 

la familia, la ciudad, los amigos, etc. La amistad perfecta es aquella que no se basa en la 

utilidad o en le placer, sino la que tiene por vínculo la bondad y la excelencia de dos hombres 

buenos e iguales. El principio de toda buena amistad es el amor a uno mismo, a lo mejor de 

uno mismo, que se prolonga hacia el amigo que es como «otro yo» 

Política. Aristóteles define al hombre como «un animal político», es decir, como un ser 

sociable por naturaleza que necesita de la comunidad (pólis) para poder sobrevivir y 

desarrollarse como hombre. Sólo en la comunidad es posible alcanzar una vida digna y feliz. De 

ahí la estrecha relación que existe entre ética y política. Esta sociabilidad natural del ser 

humano se puede satisfacer en tres tipos de comunidad: la familia, la aldea y el Estado (pólis). 

Este último constituye una sociedad perfecta y autosuficiente. No se trata de una mera 

autosuficiencia económica sino, ante todo, de una autosuficiencia humana: sólo en el Estado 

puede conseguirse que reine el bien y la justicia; sólo en el Estado es posible la plena 



realización del ser humano. En el seno de la comunidad política se pueden desarrollar todas las 

facultades humanas y por eso es tan importante que la actividad política esté regida por la 

virtud. 

En su obra Política analiza las distintas formas de gobierno. Así distingue entre la 

monarquía, que sería el gobierno de uno, del mejor de los ciudadanos; la aristocracia, que 

consistiría en el gobierno de los mejores; y, por último, «politeia», gobierno de la mayoría. 

Estas tres formas de gobierno pueden degenerar y de hecho lo hacen cuando en vez de buscar 

el bien común, persiguen el provecho del gobernante. Entonces esas tres formas de gobierno 

degeneran respectivamente en tiranía, oligarquía y democracia. Aristóteles rechaza la 

democracia porque la interpreta como el gobierno de los pobres contra los ricos, no buscando 

el bien común, sino únicamente su interés. Como se puede ver, una forma de gobierno será 

buena en la medida en que busque el bien común, el interés general, independientemente de 

cuantos gobiernen.  

 



Bibliografía 

- (1982): Historia de la Filosofía, Madrid, Siglo XXI 

- Aristóteles, (1978): Acerca del alma, Madrid, Gredos 

                   (2019): Ética a Nicómaco, Madrid, Gredos 

                   (1995): Física, Madrid, Gredos 

                   (1994): Metafísica, Madrid, Gredos 

                (1986): Política, Madrid, Gredos 

- Montoya, J., y Conil, J., (1985): Aristóteles: sabiduría y felicidad, Madrid, Cincel 

- Alsina, J., (1986): Aristóteles, Barcelona, Montesinos 

                    


