ARISTOTELES

Nos pinta Rafael a Platén en la Escuela de Atenas mirando hacia arriba y a Aristételes
sefialando hacia abajo. Con esto pretendia ilustrar la tendencia de Aristételes hacia lo
concreto, hacia este mundo, frente a la tendencia de su maestro a considerar verdadero otro
mundo. Aristdteles creyé que no hay mas mundo que éste y todo el saber se debe ocupar de
él. Para ello anclé en el mundo sensible lo universal e inmutable (objeto sin el cual no es
posible la ciencia).

Otra de sus aportaciones fundamentales es la division y sistematizacién del saber.
Aristdteles es quien delimita los distintos saberes: biologia, fisica, ética, politica, retorica,
Iégica, etc. De todos esos campos se ocupo con interés y curiosidad. Ademas, para Aristételes
el saber es multiple y no se funda en principios Unicos; no existe una sola ciencia (como la
dialéctica platonica), sino que cada campo del saber tiene sus propios principios. Definid y
delimitd también la filosofia primera u ontologia, parte fundamental del saber filoséfico y pasa
por ser también el padre de la Metafisica, aunque esto requiere una aclaracién. Quizds la obra
mas importante para la historia de la filosofia y la mds conocida de Aristételes sea la
Metafisica. Pero ese titulo se lo debemos a Andrénico de Rodas, el editor del Corpus
Aristotelicum pues Aristoteles no es el autor de la Metafisica en el sentido de que él no
escribié jamds una obra con ese titulo. Muchos afios después de su muerte Andrdnico recogio
las notas y apuntes que de Aristdteles se conservaban, las ordend por temas y las publicd. Asi
surgio la Metafisica. Tanto el titulo como la ordenacién de los catorce libros que la componen
se lo debemos a Andrdénico, no a Aristoteles. Como en esa obra Aristételes habla de un saber al
qgue denomina filosofia primera, a esta filosofia primera se la denomind posteriormente

metafisica.

Vida y obras

Nacid en el 384 a.C. en la ciudad jonia de Estagira (la actual Starvo). Su padre, Nicobmaco,
fue médico de Amintas, rey de Macedonia. Estudié durante veinte afios en la Academia de
Platén, desde los diecisiete a los treinta y siete (367-347 a.C.). Tras la muerte de Platén, en el
347 a.C. abandona la Academia y se marcha de Atenas. Invitado por Filipo de Macedonia, se

hace cargo de la educacién de su hijo Alejandro. Cuando éste es nombrado rey, Aristételes



vuelve a Atenas y funda una nueva escuela: el Liceo y al frente de éste pasara los siguientes
doce afios de su vida. Murid en Calcis, Eubea en el 322 a.C.

En la obra aristotélica podemos distinguir dos tipos de escritos: los escritos de divulgacién u
obras exotéricas y los tratados u obras esotéricas. Los escritos de divulgacién pertenecen al
primer periodo de la produccion filoséfica de Aristdteles. Ninguno de ellos se ha conservado
integramente, aunque sabemos que eran didlogos similares a los de Platén. Algunos de sus
titulos son: Eudemo, Protréptico y Acerca de la filosofia. Los tratados, también conocidos como
Corpus aristotélicum, corresponden a una edicién que hizo Andrdnico de Rodas en el s.l a.C. de
las notas y escritos que utilizaba en sus clases del Liceo. Son los siguientes:

Tratados de légica, llamados en conjunto Organon y formado por los siguientes titulos:

Categorias, Acerca de la interpretacion, Analiticos primeros, Analiticos posteriores, Topicos,
Refutaciones sofisticas.

Tratados de fisica y biologia: los mas importantes son Fisica, Acerca del cielo, Acerca de la

generacion y de la corrupcion, Acerca del alma, Historia de los animales.

Filosofia primera: Metafisica

Etica y politica: Etica a Eudemo, Etica a Nicdmaco vy |la Gran ética; Politica

Teoria del arte: Retdrica y Poética

Ademas de los didlogos y los tratados en el Liceo se llevaron a cabo importantes y amplias
investigaciones bajo la direccién o inspiracion de Aristételes, que dieron lugar a grandes
colecciones, entre las cuales podemos destacar la serie de las Constituciones de los Estados
griegos y la Historia de los animales. Entre los escritos de caracter historico se llevé a cabo una
historia de la aritmética y de la astronomia y, cabe destacar también, las Opiniones de los
fisicos: una historia de la fisica y de la filosofia, fundamentalmente de los presocraticos,

realizada por Teofrasto, sucesor de Aristételes en el Liceo.

Aristoteles y el platonismo

Veinte afios en la Academia son muchos para pensar que Aristdteles no es platénico. Ahora
bien, en qué grado lo sea es una cuestion bastante discutida que nunca sera definitivamente
resuelta debido, en gran medida, a la gran diferencia que existe entre las obras que
conservamos de uno y otro autor. Recuérdese que las obras que conservamos de Platén

fueron escritas para ser publicadas, para que “todo el mundo” las pudiera leer, mientras que



las de Aristoteles son las notas que él utilizaba en sus clases, fruto de sus investigaciones y
elucubraciones, y para ser oidas por alumnos “especializados”.

Lo que esta claro es que Aristoteles critico la Teoria de las Ideas de Platén aunque, al
parecer, no es original en esto pues era habitual en la Academia cuestionar dicha teoria.
Nosotros vamos a exponer brevemente algunas de las criticas hechas por Aristételes. La razén
fundamental que da nuestro autor para cuestionar las Ideas consiste en que no nos sirven para
explicar el mundo. Si la Ideas son «lo que hace que algo sea lo que es» pero no estan en ese
«algo» y, ademads, son totalmente distintas a los objetos sensibles (recuérdese que las Ideas
son inmutables y eternas frente a los objetos sensibles que son cambiantes y perecederos) no
nos sirven para explicar el mundo sensible. No podemos decir que la Idea es la esencia de algo,
de un gato por ejemplo, y decir a la vez que no estd en «este gato» y que es absolutamente
distinta al gato. Otra de las criticas que realiza Aristoteles es que para explicar el mundo
sensible postulamos la existencia de un Mundo Inteligible que tenemos que explicar también, de
manera que ahora en vez de explicar un tnico mundo tenemos que explicar dos.

Aungue Aristdteles cuestiona la Teoria de las Ideas, entiende la necesidad de la Idea porque
sin ella no es posible el conocimiento. Lo que hace Aristoteles es decir que la esencia de la
cosas, lo que las cosas son es la «forma», sélo que ésta no tiene una existencia separada de las

cosas, sino que forma parte de ellas, estd en el mundo sensible aunque es eterna e inmutable.

Teorias fisicas

El movimiento. Aristdteles define la naturaleza, physis como principio interno del
movimiento. Son por physis todos aquellos entes que tienen en si mismo el principio u origen
de su propia actividad: las plantas, los animales... Lo contrario a los seres naturales son los
artificiales, es decir, los artefactos o cosas en general creados por el hombre. Asi, el objeto
especifico de la fisica aristotélica es el movimiento o, mas concretamente, aquellas realidades
materiales sometidas al movimiento, al cambio. Al hacer del movimiento el punto central de la
fisica, Aristoteles no tiene mas remedio que cuestionar a Parménides y a todos aquellos que
han negado la racionalidad del movimiento y que lo han calificado de aparente. Parménides
habia sostenido que «lo que es, es y no puede no ser; y lo que no es, no puede ser». Con ello
negaba la posibilidad del cambio o movimiento. El cambio implica que, o bien lo que no es
llegue a ser, o bien que lo que es deje de ser. Vedmoslo con un ejemplo: el cambio implica que

la semilla (lo que es) deje de ser semilla (pase a no ser) y se convierta en arbol, es decir, hay un



paso del ser al no ser. Aristdteles se enfrenta a las tesis de Parménides partiendo de la idea de
que todo cambio o movimiento tiene lugar entre contrarios. De dos formas contrarias una
desaparece, la ignorancia, por ejemplo, y otra aparece en su lugar, el saber. EIl movimiento
tiene lugar de lo no-sabio (ignorante) a lo sabio. Los contrarios son factores necesarios pero no
suficientes para explicar el cambio. En efecto: los contrarios no se dan en el vacio sino que se
dan siempre sobre un sujeto, aquel que primero carece de una cualidad y luego la adquiere (o
viceversa). Asi, hay alguien que es ignorante (no-sabio) y que, con el tiempo, deja de serlo. En
todo cambio hay, pues, algo que permanece, algo que desaparece y algo que aparece. Los tres
elementos implicados en el movimiento son: un sujeto’, la privacién o falta de algo vy la
adquisicion de algo. En nuestro ejemplo el sujeto seria un ser humano, la privacién seria la
ignorancia y lo que aparece seria el saber. Aristoteles, en esta explicacion del movimiento, se
esta sirviendo de una nocidn distinta del no ser a la empleada por Parménides. Este ultimo la
utiliza en un sentido absoluto y Aristételes en un sentido relativo. Para que se dé el
movimiento efectivamente hemos de partir de un cierto no ser -en nuestro ejemplo un no ser
sabio- pero no partimos de la privacién en un sentido absoluto, sino de la privacién que se da
en un determinado ser, en algo que es, en un sujeto. El movimiento parte del ser, de algo que
es: el sujeto; pero no parte de él en tanto que es, sino en tanto que afectado por una
privacion, un cierto no ser. Aristdteles, frente a Parménides, dice que podemos distinguir dos
formas distintas de no ser: un no ser absoluto y un no ser relativo a algln aspecto o cualidad.
Una piedra no es un arbol, una semilla tampoco pero mientras que la semilla puede llegar a ser
un arbol, la piedra no. Lo que no es pero puede llegar a ser, dice Aristoteles, estd en
«potencia»; a lo que es efectivamente algo lo denomina «acto». Es decir, «acto» es lo que ya
es algo; «potencia» es la capacidad para llegar a ser lo que aun no es. La semilla en acto es
semilla, en potencia es arbol. Asi podemos definir el movimiento como el paso de la potencia
al acto. El movimiento parte de un sujeto que no es algo en acto, pero que puede llegar a
serlo, esto es, de lo que es potencialmente, en potencia.

Al concebir el cambio, el movimiento como un proceso que lleva a la adquisicién de algo, a
la actualizacién de una posibilidad o potencialidad del sujeto, el cambio no se explica
adecuadamente sino en funcién de la actualizacién en que culmina, es decir, el movimiento
tiene una finalidad: el desarrollo o actualizacién de una potencialidad. Esto lleva a una

concepcidn teleoldgica de la naturaleza. Las cosas no suceden porque si o por azar, sino que en

! Sujeto, no entendido como persona sino como el ente del que se dice algo.



todo hay una finalidad, un objetivo o fin, un telos. La fisica moderna abandona esta concepcion
teleologica de la naturaleza, la fisica actual no considera que deba explicar el para qué de las
cosas o de los cambios.

Sefiala también Aristételes que para que algo pase de la potencia al acto tiene que hacerlo
bajo el influjo de algo que ya posea en acto lo que el primero sélo posee en potencia. Dicho en
términos aristotélicos «necesariamente, todo lo que se mueve es movido por otro». Asi se
establece la primacia del acto sobre la potencia. Esta ultima es imperfeccidon y deficiencia
frente al acto. Como todo lo que se mueve ha de ser movido por otro, ha de ser movido por
algo que posea ya en acto lo que esta en potencia, debe existir algo que se «acto puro», nada
mas que acto y que sea, por tanto, origen del movimiento. Si es «acto puro» no puede
moverse puesto que nada posee en potencia: es el denominado «motor inmévil» o, si se
prefiere, «moviente inmdvil». Esto es, un ser que por ser acto puro no puede moverse, pero
que precisamente por ser acto puro es causa de todo movimiento. Este ser no es objeto de
estudio de la Fisica, puesto que ésta se ocupa de los seres materiales sometidos al

movimiento, sino de la filosofia primera de la que luego nos ocuparemos.

Clases de movimientos. Una vez que hemos hecho racionalmente posible el movimiento,
podemos ocuparnos de los diferentes clases de movimientos o cambios. Aristételes distingue
entre el cambio sustancial y el accidental. El cambio sustancial es aquel en el que se genera o
se destruye un ser, un ente. Nos referimos, evidentemente, al nacimiento y a la muerte. En el
cambio accidental se modifican los entes, los seres. Estas modificaciones pueden ser de tres
tipos:

- cambio cuantitativo o de tamaio: cuando aumenta o disminuye la sustancia. Por
ejemplo, crecer
- cambio de cualidad o cualitativo: adquirir una nueva cualidad que no se poseia, o
perder una que se poseia. Por ejemplo, aprender a tocar un instrumento musical
- cambio local o de lugar: modificar la posicién que se ocupa en el espacio
Antes dijimos que en todo cambio hay algo que aparece, algo que desaparece y algo que
permanece. En el caso del cambio accidental, lo que permanece es el ente, el ser que cambia;
mientras que lo que aparece y desaparece serd, en cada caso, una cantidad, una cualidad o
una posicidn. Pero en el caso del cambio sustancial lo que permanece no puede ser el ente, el
ser en cuestién, pues precisamente esto es lo que nace o muere. Aristételes sefiala que lo que

permanece es un sustrato o «materia Ultima» (a veces la denomina «materia primera») que en



si misma no es nada, es decir, es pura potencialidad, pura indeterminacién y que, por tanto,
puede llegar a ser cualquier cosa. Esta materia seria el contrapunto al «acto puro», seria la

«pura potencialidad»

La teoria hilemorfica y las cuatro causas. Todos los seres naturales son, segln Aristoteles,
un compuesto de dos elementos: materia y forma. La forma es lo que hace que cada cosa sea
lo que es, es decir, su esencia. Pero esa esencia no existe separadamente (como sostenia
Platén) sino que se da en una materia, se imprime en una materia, informandola, dandole
forma. En esto consiste la teoria hilemérfica; hyle: materia, morfé: forma. Insistimos: no
existen las esencias por si solas, separadamente. Lo que existe son los entes concretos
compuestos de materia y forma.

Para explicar adecuadamente un proceso, un ente tengo que explicar cual es su formay
cual su materia, pero también qué ha provocado el proceso y para qué. He aqui las cuatro
causas aristotélicas: material, formal, eficiente o agente y final. Vedmoslo con un ejemplo. Si
quiero explicar completamente, pongamos por caso, una estatua de Atenea, tendré que decir:
a) de qué estd hecha: causa material; b) de qué es la estatua (en este caso de Atenea): causa
formal; c) quién la ha hecho: causa agente; d) y, por ultimo, para qué la ha hecho: causa final.
Contestando a estas cuestiones diremos, por ejemplo, que es una estatua de marmol, en la
gue se representa a la diosa Atenea, realizada por Fidias para honrar a la diosa. Para explicar
un fendmeno tenemos que explicar todos los factores que intervienen en él, y cada uno de
ellos es lo que se denomina causa. En todo cambio o movimiento, sea sustancial o accidental,
estd implicada una materia, una forma, un agente responsable del cambio (recuérdese que
para que algo pase de la potencia al acto ha de ser en “presencia” de algo que ya lo posee en
acto) que seria el agente o causa eficiente y, por ultimo, un fin, una finalidad del proceso o del
cambio; de ahi la necesidad de la cuatro causas.

En el nacimiento de los seres vivos la causa formal, agente v final coinciden. Es decir, en la
generacidn de un nuevo ser, un gato pongamos por caso, la causa formal es la «forma gato», la
causa agente son sus progenitores, es decir «gatos» y la finalidad es la preservacion de la
especie, es decir, preservar la «forma gato». Como ya hemos sefialado en la actualidad la
ciencia sélo reconoce como causa realmente relevante la agente o eficiente. Cuando la Fisica

moderna estudia el movimiento de un planeta, por ejemplo, no estudia para qué se mueve,



simplemente describe su 6rbita y la causa de su movimiento (la fuerza de atraccion de los

planetas).

El Universo. Hasta practicamente el s. XVIl la concepcién del Universo que va a tener
Occidente es la aristotélica. Para el estagirita el universo es finito, esférico, simétrico y en él
podemos distinguir dos regiones: el mundo sublunar (desde la Luna a la Tierra) y la region
celeste o supralunar. Dos son los movimientos naturales que se dan en el universo: el
rectilineo y el circular. Este ultimo es propio de la regién celeste, mientras que el rectilineo lo
es del mundo sublunar. Como el universo es esférico tiene un centro absoluto (ocupado por la
Tierra) y, por tanto, podemos establecer direcciones absolutas®. Asi el movimiento rectilineo
puede ser de abajo arriba (el que describe el humo), o de arriba abajo (el que describen los
cuerpos al caer). Que un movimiento sea natural quiere decir que no necesita ser forzado para
gue se produzca, y si no necesita ser forzado es porque hay una tendencia natural hacia dicho
movimiento. Esa tendencia natural la explica Aristételes aduciendo que los entes, debido a sus
cualidades especificas, ocupan un lugar natural en el universo y ese movimiento natural no es
mas que la tendencia del ente a ocupar su lugar natural. Ese lugar natural viene dado por la
pesadez o ligereza de los objetos: lo que pesa tiene su lugar natural en el centro del universo, y
lo ligero en las regiones superiores. Es decir, una piedra cae porque tiende a su lugar natural y
el humo se eleva por la misma razén®. Como consecuencia de esto el movimiento es concebido
como un medio para adquirir el reposo, que seria el estado natural de los cuerpos en el mundo
sublunar. También podemos deducir de todo lo dicho que la Tierra no se mueve puesto que ya
ocupa su lugar natural: el centro del Universo. En definitiva, en el mundo sublunar el
movimiento puede ser natural o violento. El primero es el resultado de la tendencia de las
cosas a ocupar su lugar natural; el movimiento violento se produce cuando un cuerpo es
apartado de su lugar natural, como cuando tiramos una piedra al aire.

La region celeste es completamente distinta al mundo sublunar. Los cuerpos alli no son ni
ligeros, ni pesados (puesto que carecen de movimiento rectilineo) y estan hechos de una
materia distinta: el éter. Son inalterables e incorruptibles y su Unico movimiento es el circular.

Los astros se mueven circularmente alrededor del centro del universo con un movimiento local

* Esto no tiene sentido para la Fisica moderna donde no hay direcciones ni movimientos absolutos sino
relativos

? Para la Fisica moderna el que un cuerpo caiga o ascienda depende de la relacion existente entre la
densidad del cuerpo y la del medio en el que se encuentra. Tampoco existen para la ciencia moderna
lugares naturales.



eterno e uniforme, propio de seres eternos e inalterables. Una de las muchas aportaciones de
Galileo al desarrollo de la ciencia moderna fue romper con esta divisién del Universo en dos
mundos con leyes y propiedades distintas. Para Galileo las leyes fisicas tienen la misma validez

en todo el Universo.

El ser humano

El hombre es un ser vivo mas y Aristoteles lo estudia en el conjunto de sus investigaciones
sobre los seres vivos, es decir, formando parte de sus estudios bioldgicos. Siempre sintié un
gran interés por la biologia y, de hecho, a él debemos la primera clasificacién de los animales.
Incluso lo que llamamos las facultades superiores del hombre: el entendimiento, los
sentimientos, etc., son fendmenos que forman tan parte de la vida como la nutricién y la
reproduccion. Es decir, no encontramos en nuestro autor una separacién entre la
antropologia, la biologia y la psicologia. El principio de vida es el alma, pero un alma carente de
connotaciones religiosas pues es un simple principio de vida y, por tanto, todos los seres vivos
la poseen. Las funciones vitales dependen del alma y existen tres tipos de almas: vegetativa,
sensitiva y racional, de tal modo que las almas superiores implican y suponen las funciones de
las inferiores. Asi, el alma propia de los animales seria la sensitiva y, ademas de permitir al
animal desplazarse y sentir, realiza también las funciones propias del alma vegetativa
(nutricién y reproduccion). El alma propia de los seres humanos es la racional que incluye las
funciones de las otras dos. El alma es forma y acto. El ser vivo, como todo ser, es un
compuesto de materia y forma y el alma es la forma del cuerpo. También es acto en el sentido
de que es la actualizacidn o cumplimiento de la capacidad de vivir. Al ser forma y acto del
cuerpo no tiene existencia separada, por lo que el alma no es inmortal. La unién entre alma y
cuerpo no es accidental o artificial sino plenamente natural, por lo que no podemos afirmar
que el cuerpo es la carcel del alma, como sostuvo Platén.

El conocimiento racional también es explicado mediante los conceptos bdsicos de la
filosofia aristotélica. Conocer es captar la esencia de algo, es captar lo que algo es. Asi,
mediante el conocimiento, el sujeto que conoce lo que hace realmente es captar la forma de
un ser sin su materia. Lo mismo que un anillo deja su forma en la cera sin dejar su materia en
ella, la forma de un ente cualquiera deja su huella en el entendimiento humano. Para explicar
el conocimiento intelectual Aristételes introduce dos tipos de entendimiento: el

entendimiento pasivo que es individual (cada ser humano posee el suyo) y el entendimiento



activo, que es comun a todos los hombres. El entendimiento individual es el que capta las
formas y asi se produce el conocimiento. Pero esto es un movimiento y, por tanto, algo debe
poseer en acto lo que el entendimiento pasivo posee sélo en potencia. De esta forma el
entendimiento activo seria una especie de entendimiento que piensa y conoce sin
interrupcion. Aristételes no es demasiado explicito en este punto y lo Unico que esta claro es
que el entendimiento activo, siempre en acto, no es individual: es comun a todos los seres

humanos y es inmortal; el individual, por el contrario, es mortal.

La Metafisica

Dentro de los saberes tedricos se encuentra la filosofia primera: este saber tiene por objeto
realidades que son a la vez inmdviles e inmateriales, es decir, inmutables y cuya existencia no
tiene lugar en sustrato material alguno. Pero a la vez, nos encontramos en la Metafisica que en
esta ciencia primera vienen a fundirse dos perspectivas tedricas, dos ciencias: por un lado la
teologia, ciencia que se ocupa de la(s) realidad(es) suprema(s) y, por otro lado, un saber
universal que tendria por objeto todo lo real, todo lo que es, analizdndolo en tanto que es, y
no en tanto que es tal o cual cosa determinada: no en tanto que animal, flor, nimero, estrella,
... pues de todas esas cosas se ocupan las ciencias particulares (fisica, matematicas, etc.,).
Aristdteles la define como la «...ciencia que estudia lo que es, en tanto que algo que es, y los
atributos que, por si mismo, le pertenecen»”. Aristételes dejé sin denominar a este saber que
posteriormente sera llamado ontologia (saber, ciencia acerca del ser). El ser, lo que es, la ousia
es, primariamente, lo que llamamos la entidad o sustancia. Asi la ontologia se ocupa de la
sustancia, de sus principios y de sus causas. En el caso de Aristételes, la entidad en el sentido
mas propio es la forma.

Teologia. Esta filosofia primera, en cuanto que primera, ha de tener por objeto las
realidades mas eminentes. En el caso de Aristételes ha de ocuparse del «motor inmovil»,
«moviente inmoévil» o «acto puro», como prefiramos llamarlo. Este «acto puro» es perfecto y
su actividad consiste en pensamiento que se piensa a si mismo puesto que nada hay fuera de
él que sea un objeto adecuado a su pensamiento: «...y su pensamiento es pensamiento de
pensamiento»’. Mueve como objeto de deseo, como el fin (telos) o perfeccidn a la que todo

aspira.

*ARISTOTELES, Metafisica, IV 1, 1003a21-22, Madrid, Gredos, 1994, p. 161.
SARISTOTELES, Metafisica X119, 1074b34, Madrid, Gredos, 1994, p. 496.



Esta filosofia no es primera en el sentido de que es lo primero que se conoce o lo mas
conocido, sino mas bien al contrario. En cuanto al conocimiento es lo ultimo que se conoce,
pero es la ciencia mas digna de ser conocida puesto que la filosofia, en cuanto conocimiento
de las primeras causas y de los primeros principios, ha de remontarse hasta la primera causa y
el primer principio del movimiento.

Ontologia. Si para Platon lo auténticamente real, el ser de la cosas es la ldea, para
Aristételes es la sustancia. Por sustancia entiende los individuos concretos, de modo que lo
auténticamente real es este mundo, el llamado por Platon mundo sensible. La sustancia es la
naturaleza de una cosa, su ser, su entidad. Sobre la sustancia descansan las cualidades
cambiantes de las cosas, los accidentes: el color, el tamafio, etc. Los accidentes no existen
separadamente: no existe «lo blanco», sino sustancias blancas; no existe «la belleza», «la
justicia»... sélo existen como cualidades de la sustancia. Distingue Aristoteles dos tipos de
sustancia: la sustancia primera que serian los entes concretos (la mesa, el coche, Sdcrates,
etc.,) y las sustancias segundas que serian la especie y el género, como por ejemplo:
«humano», «animal», «mamifero», etc. Estas sustancias segundas no tienen existencia
separada, no existen fuera de los individuos. Asi que, en sentido estricto, la sustancia primera
es la verdaderamente real. Las sustancias segundas son lo que anteriormente hemos
denominado la forma en la teoria hilemorfica.

Como hemos sefialado la ontologia es la ciencia que se ocupa del ser en tanto que ser. El
problema se nos plantea cuando caemos en la cuestion de que el término «ser» no es univoco,
es decir, se utiliza la palabra «ser» en diversos sentidos. Se puede, por ejemplo, decir: «La
mesa es verde» y «Esto es un hombre». En un caso nos estamos refiriendo a una cualidad y en
el otro a la entidad. Los distintos sentidos en los que podemos utilizar el verbo ser son las
categorias. Asi, las categorias son: esencia, cualidad, cantidad, relacién, lugar, tiempo,
situacién, posesion, accion y pasioén. Esta pluralidad de modos de ser estd anclada a un modo

principal de ser, la sustancia, la entidad que es el objeto primordial del saber filoséfico

Saberes practicos: ética y politica

Platon entendid que al saber practico hay que exigirle la misma objetividad y rigurosidad
que al saber tedrico, de ahi que para dirigir adecuadamente la pdlis sea necesario saber en qué
consiste la justicia, el bien, etc. Es decir, los valores ético-politicos son algo objetivo, algo que

estd ahi, fuera de nosotros y que debemos conocer y, por tanto, el conocimiento que



obtengamos de estas realidades sera universal y necesario. Aristételes, sin embargo, entiende
que el saber practico se ocupa no de lo que es necesariamente de un modo determinado sino
de lo que puede ser de otra manera, es el ambito de la libertad y de la posibilidad, y en ella el
hombre puede intervenir para establecer cdmo van a ser las cosas o como deben ser las cosas.
Ahora bien, podemos intervenir inopinadamente o tratando de darle cierta racionalidad a
nuestra accion. De los principios racionales de la accion se ocupan la ética y la politica. La ética
aristotélica es eudemonista, es decir, busca la felicidad; y es también una ética de la virtud ya

que la virtud es el medio adecuado para alcanzar dicha felicidad.

Etica. Todo lo que hacemos lo hacemos por algo, con alguna intencién o finalidad
(estudiamos, por ejemplo, para conseguir un buen trabajo), y eso que buscamos es un bien.
Incluso cuando hago algo “malo”, como por ejemplo fumar, lo hago en busca de un bien:
placer, satisfaccion, etc. Muchos son los fines y muchos, por tanto, los bienes. Pero, ;hay algo
que sea un fin en si mismo®?, ;hay algo que todos los seres humanos busquemos? Si tal cosa
existiera seria el bien supremo. Tal bien supremo es la felicidad. Pero aunque todos buscamos
la felicidad y ésta es un fin en si misma, no todo el mundo concibe la felicidad del mismo
modo. Unos dicen que consiste en el saber, otros que en el dinero, otros que en el honor y el
poder y, por ultimo, otros dicen que en el placer. Realiza entonces Aristoteles un andlisis
racional de todas esas cosas en las que decimos que consiste la felicidad y llega a la conclusién
de que o bien no son un fin en si mismas o, aunque lo sean, como en el caso del placer, éste no
puede consistir en el fin Ultimo de ser humano. Replanteandose la cuestién dice que la
felicidad debera consistir en la excelencia (areté) de aquéllo que nos es mas propio como seres
humanos, en el ejercicio perfecto de la actividad propia del ser humano, y eso sélo puede ser
la razon, las facultades superiores del hombre. Asi la felicidad consistirda en un vida dedicada al
saber, a la investigacion: lo que Aristoteles llama la «vida contemplativa» (o dicho de otro
modo, la vida teorética). Pero no todo el mundo puede llevar una vida contemplativa, unos
porque tienen que trabajar para subsistir y otros porque no estan capacitados para ello. Asi
que existe un modelo alternativo de felicidad que consistird en un poco de todas esas cosas
que la gente suele identificar con la felicidad y, ademds, afiade Aristoteles, en la posesién de la

virtud y de la amistad. La virtud es un habito o modo de ser fruto de una decision voluntaria y

6 r . . ’ . . .
Un fin en si mismo es algo que es querido por si mismo no como medio para otra cosa. Por ejemplo, un
buen trabajo, en la mayoria de los casos, no es querido por si mismo sino como medio para vivir bien.



de un aprendizaje. Uno no nace siendo valiente tiene que decidir ser valiente y a aprender a
serlo mediante la practica y el conocimiento.

Distingue Aristoteles dos tipos de virtudes: las morales y las intelectuales. Las virtudes
morales son, entre otras, la justicia, el valor, la templanza, la generosidad, etc. Son las
excelencias propias del caracter y las define como el término medio entre dos extremos; asi, por
ejemplo el valor consiste en el término medio entre la cobardia y la temeridad. Este término
medio no es universal, es decir, no es el mismo para todos los seres humanos sino que es
individual. No se le puede exigir el mismo valor, en caso de incendio, a un bombero que a un
vecino del inmueble. La tnica virtud que no se ajusta a este esquema es la justicia puesto que
aunque existe un defecto de justicia, la injusticia, no existe un exceso de justicia. La virtud,
sigue diciendo Aristételes, no es algo innato sino que se puede adquirir y desarrollar a lo largo
de la vida y para ello es fundamental el habito y la costumbre. Nadie o casi nadie nace siendo
valiente pero uno puede esforzarse por serlo, ;como?, acostumbrandose a realizar actos
valientes. Ademas de las virtudes morales existen las virtudes intelectuales que seran las
excelencias propias de la racionalidad. Las virtudes intelectuales son las disposiciones o habitos
que nos ayudan a alcanzar la verdad. Estas son el entendimiento, la ciencia, la sabiduria, el arte
y la prudencia. La prudencia seria la excelencia en el obrar, en saber en cada circunstancia
concreta y particular cual de las opciones que se nos presentan es la 6ptima, la mas adecuada.
Asi la prudencia es la capacidad de deliberacion, de decidir en cada caso particular lo que se
debe hacer.

Para Aristoteles tiene gran importancia la amistad, philia. Con ella se refiere a los lazos
afectivos de quienes tienen conciencia de formar parte de una comunidad, sea esa comunidad
la familia, la ciudad, los amigos, etc. La amistad perfecta es aquella que no se basa en la
utilidad o en le placer, sino la que tiene por vinculo la bondad y la excelencia de dos hombres
buenos e iguales. El principio de toda buena amistad es el amor a uno mismo, a lo mejor de
uno mismo, que se prolonga hacia el amigo que es como «otro yo»

Politica. Aristételes define al hombre como «un animal politico», es decir, como un ser
sociable por naturaleza que necesita de la comunidad (pdlis) para poder sobrevivir y
desarrollarse como hombre. Sélo en la comunidad es posible alcanzar una vida digna y feliz. De
ahi la estrecha relacidn que existe entre ética y politica. Esta sociabilidad natural del ser
humano se puede satisfacer en tres tipos de comunidad: la familia, la aldea y el Estado (pdlis).
Este Ultimo constituye una sociedad perfecta y autosuficiente. No se trata de una mera
autosuficiencia econdmica sino, ante todo, de una autosuficiencia humana: sélo en el Estado

puede conseguirse que reine el bien y la justicia; sélo en el Estado es posible la plena



realizacion del ser humano. En el seno de la comunidad politica se pueden desarrollar todas las
facultades humanas y por eso es tan importante que la actividad politica esté regida por la
virtud.

En su obra Politica analiza las distintas formas de gobierno. Asi distingue entre la
monarquia, que seria el gobierno de uno, del mejor de los ciudadanos; la aristocracia, que
consistiria en el gobierno de los mejores; y, por ultimo, «politeia», gobierno de la mayoria.
Estas tres formas de gobierno pueden degenerar y de hecho lo hacen cuando en vez de buscar
el bien comun, persiguen el provecho del gobernante. Entonces esas tres formas de gobierno
degeneran respectivamente en tirania, oligarquia y democracia. Aristételes rechaza la
democracia porque la interpreta como el gobierno de los pobres contra los ricos, no buscando
el bien comun, sino Unicamente su interés. Como se puede ver, una forma de gobierno sera
buena en la medida en que busque el bien comun, el interés general, independientemente de

cuantos gobiernen.



Bibliografia
- (1982): Historia de la Filosofia, Madrid, Siglo XXI
- Aristételes, (1978): Acerca del alma, Madrid, Gredos
(2019): Etica a Nicémaco, Madrid, Gredos
(1995): Fisica, Madrid, Gredos
(1994): Metafisica, Madrid, Gredos
(1986): Politica, Madrid, Gredos
- Montoya, J., y Conil, J., (1985): Aristdteles: sabiduria y felicidad, Madrid, Cincel

- Alsina, J., (1986): Aristoteles, Barcelona, Montesinos



